
 
 
 

102 

 

 

 

 

كة الاجتماعية 
َ
ل
َ
ة إلى الم يَّ قِّ

ُ
ل

ُ
ة الخ يَّ ِّ

ّ
عاون من الكل

ّ
 الت

 مطالعة في الذائقة الأخلاقية الإسلامية 

 د. خالد عبد القدوس

 دكتوراه في الفقه وأصوله

 جهة الشرق، المغرب -الأكاديمية الجهوية للتربية والتكوين

 

 مقدمة 

قُية إلى المجال الأخلاقي في الفكر الديني، حيث تبدأ سلسلة من المسائل  
ُ
ل
ُ
يّة الخ

ّ
ل
ُ
يُدخلنا الحديث عن الك

الوجدانية في التفاعل على درجة معيارية إزاء الفعل أو السلوك، يظهر أن الإسلام لم يُدرجها بوصفها  

ة تنتمي إلى دائرة العقل الوجداني، مفردات منفصلة أو أحكامًا جزئية، بل أسّس لها كقيم أكثر فاعليّ 

عب   ومنطقًا كليًا يجعل من مجموع الشُّ
ً
 مفهوميّا إسلاميّا

ً
كل قيمة تحيل إلى أخرى، ومن ثمّ صارت مكوّنا

 الإيمانية المتناسقة محاور متداخلة في منظومة واحدة. 

في عملية  الجزئية   الفضائل  أكبر قدر ممكن من  أنّ الخطاب الدّيني سعى لتوليف  وهذا ما يدل على 

استقرائية ووفق مبدأ جامع، قد امتلك عنصر الانسجام النظري الذي يمنح تلك الفضائل عنفوانها  

 لتحصيل المصلحة ا
ً
لسلوكية، وبناء  وغايتها، على أساس أنّه يرى بأنّ هذه الصيغة هي أكثر الطرق ضمانا

سميه »الكمالات الاجتماعية«، أي تلك  
ُ
عليه نتحدث عن وظيفة الكليّة الأخلاقية في إحراز ما يمكن أن ن

ليّات الإطلاقية التي لا تنحصر في مقام دون مقام، أو حال دون حال، بل تتظافر فيما بينها لتعبّر عن 
ُ
الك

الضمير تهذيب  في  سعف 
ُ
ت برى 

ُ
ك وملاكات  حاكمة  الأخلاقية    قواعد  الذائقة  وتأسيس  الاجتماعي 

 الإسلامية، أي تلك النقطة التي تجمع بين العمق القيمي والفاعلية الاجتماعية.

إنّ هذه الدراسة تعاطت مع موضوع الفكر الأخلاقي الإسلامي المعاصر، لتلفت النظر إلى أنّ الأخلاق          

 أخلاقية وفلسفية ينهض  
ً
ليست مجرد تقنين للسلوك، وأبرز مثال جرى تناوله التعاون بوصفه ضرورة



 
 
 

 Issue 8 – October 2025        2025 أكتوبر – الثامنالعدد  103

عليها الوعي الإنساني، ومن ثمّ يغدو التعاون في قلب الكمالات الأخلاقية، فحينما ينطلق الحديث عن  

ا يرفع 
ً
الإنسان الفاضل لا يُقاس بهالته أو بعبادته أو علمه أو بما يملك، بل بقدر ما يكون عونًا وملاذ

لكلام عن مفهوم التعاون من عدّة المعاناة، ومن ثمّ فالبحث عودة إلى أنموذج أخلاقي دال ومعبّر، وهو ا

، لا مجرد رقم  
ً
زوايا، كأن يجري الحديث عن استعادة مركزية الإنسان بوصفه كائنًا اجتماعيّا أخلاقيّا

 نفعيّ في سوق المصالح.

إنّ هذه الدراسة معنية بفجوة بحثية هي فقدان عنصر المعالجة التكاملية للقيمة الخلقية، فالتعاون          

د 
ّ
يول ممّا  وعظية،  أو  جزئية  سياقات  في  غالبًا  مقاربته  يجري  الدّينية  البحوث  في  الأخلاقي  النسق  داخل 

ب ترتبط  مركزية  كلية  بوصفه  قيمتة  جوهر  تستبعد  اجترارية  الضمير معطيات  وتهذيب  المنفعة  فلسفة 

الاجتماعي، فلا تنطلق البحوث في هذا النوع من المفردات الأخلاقية م قراءة فكرية للأخلاق المعاصرة تعيد 

 جامعًا للكمالات الاجتماعية. 
ً
 للتعاون تصوّراته العميقة بوصفه مبدأ

القراءة          إلى  السطحي  الوعظي  التناول  من  الأخلاقي  المفهوم  تحرير  للدراسة،  كأهداف  نرومه  ما  ومعنى 

إعادة بناء العلاقة بين التعاون وفلسفة المنفعة، في ضوء التوازن بين المصلحة والكمال  الفكرية، فننطلق إلى

الإنساني، ويغدو عبر هذا الأنموذج تبيين وظيفة الكليّات الخلقية في تهذيب الضمير الاجتماعي، وتحقيق  

 الكمالات الاجتماعي، بمثابة الملتقى بين الأخلاق الفردية والاجتماعية.

ق الأمر بالمفاصل الأساسية لهذا الموضوع، فيمكن الحديث عن ثلاثة محاور:  الأوّل يعدّ         
ّ
أمّا حينما يتعل

بناء  في  وأهميتها  لقية 
ُ
الخ الكلية  مفهوم  تحديد  على  ويساعد  الإجماعية،  الأخلاقية  الأصول  من  التعاون 

يْ: حجيّة الكليّ 
َ
ة وتجذير التعاون الإتساني.الأخلاق الإسلامية، وهو ما يذهب إليه مبحث قِيَّ

ُ
ل
ُ
وما ذهب   ة الخ

إليه االمحور الثاني كفيل بتوضيح فلسفة المنفعة في الإسلام والاتجاه إلى تغليب الضمير الاجتماعي، فتقوم 

ى مبحثه الثاني نقلة
ّ
الضمير الاجتماعي في الإسلام:  فكرة مبحثه الأول حول نظرية المنفعة في الإسلام، ويتول

من المصلحة إلى الكمال الإنساني. وقد تعاطت فكرة المحور الثالث مع الرّوافد التأسيسة والثقافية للتعاون 

ي،  
ّ
سَخ

َّ
والت والمروءة  النّجدة  على  الشريعة   

ُّ
حث عن  الأول  المبحث  في  الحديث  فكان  المعاصرة،  وتداعياته 

ية للفضيلة الاجتماعية. بينما يكشف المبحث الثاني تداعيات هذا المناخ وتسليط الضوء على الصورة الأدب

 الدافئ على الفكر الإسلامي المعاصر، في صورة إنسانية الاقتصاد الإسلامي.  الحضاري 



 
 
 

كة الاجتماعية  104
َ
ل
َ
ة إلى الم يَّ قِّ

ُ
ل

ُ
ة الخ يَّ ِّ

ّ
عاون من الكل

ّ
مطالعة في الذائقة الأخلاقية   الت

 الإسلامية 

 
هذا البحث على منوال دراسات حقل فلسفة الأخلاق الإسلامية، يتكوّن من مناخ نظريّ وتأمليّ في إفادة        

بناء مفهوم الكليّة الخلقية لا مجرّد وصفها، فتوجّب عدم تجميع النصوص المتصلة بالتعاون، بل يستدعي  

ية الأخلاقية، وعلاقتها بفلسفة   منهجية القراءة البنائية التركيبية بشكل يبرز القيمة العمدة في
ّ
تشكيل الكل

التحليلي  المنهج  البحث  سيتبع  لذا  المعاصرة،  الإسلامية  الرؤية  في  الاجتماعي  الضمير  وتهذيب  المنفعة 

 لاستخدام المنهج التركيبي البنائي. 
ً
 كثيرة  يعطي مجالا

ً
 المفهومي، بل وأحيانا

 

 التعاون من الأصول الأخلاقية الإجماعية المحور الأول: ❑

ة المبحث الأول: ▪ يَّ قِّ
ُ
ل

ُ
 حجيّة الكليّة الخ

ة، وهو ذات المعنى المقصود من حجيّة الأحكام المبتنية على القواعد         قِيَّ
ُ
ل
ُ
المقصود هنا حجيّة الكليّة الخ

ثوابت   إطار  في  التعاون  وجوب  على  الاستدلال  من  مرّ  لِما  فمُضافا  للشريعة.  العامة  والمبادئ  الصحيحة 

ال على  البناء  الفقهاء  عند  استقرَّ  فقد  ومقاصدها،  عن  الشريعة  م 
ّ
نتكل فتارة  وإمضاؤها،  الفطرية  جبليّة 

ة الشرعية، وتارة عن بناء العقلاء.
ّ
  الأدل

نحتاج أوّلا أن نبحث عن معنى الكليات، وماذا يمكن أن يُستدل به على نفاذ أحكامها، بِلِحاظ أنّ الإنفاق       

والقواعد   والمبادئ  "المعاني  بأنّها:  الكليّات  الريسوني  د.  عرّف  الإسلام،  في  الأصيلة  الأساسيّة  الثوابت  من 

. فيكون المعنى 1عنها وينبني عليها من تشريعات تفصيلية"العامة المجردة، التي تشكل أساسا ومنبعا لما ينبثق  

قية العامة التي تعدّ منطلقا ينبني عليه تفاصيل كثيرة،  
ُ
ل
ُ
الاصطلاحي العام للكليات الأخلاقية هي المعاني الخ

 وجزئيات لا حصر لها من السلوك الإنساني، أو هي أصول الأخلاق وقواعد لفروع الآداب الأخرى.

وأنّ         البشرية،  أوالفطرة  الإنسانية  السجية  وبين  الخلقية  الكمالات  بين  الارتباط  شدّة  العلماء  تصوّر 

: "إنّ فعل كلّ  2الأصل عدم الفصل بين الطبع الإنساني الأصيل والمثل العليا، وأخذا بهذا الأصل يقول المعرّي 

 أنّه خير 
َّ
مْ يَجْنِ المرءُ من وَراء الجميل وفعله إلا

َ
ما هو جميل خير وأحسن من فِعل ما ليس بجميل، ولو ل

 ______________________________ 

ريعة الإسلامية، مصر، القاهرة: دار الكلمة للنشر والتوزيع، ط   1
ّ
يات الأساسية للش ِ

ّ
ل
ُ
 . 40م، ص 2013، 1الريسوني، أحمد، الك

الزَنْ    2 الغفران، وسقَط  المتنبي، له: اللزوميات، ورسالة  العلاء، أحمد بن عبد الله بن سليمان، عالم وشاعر مطبوع بأسلوب  أبو  د، و شرح ضوء  المعرّي، 

 . 374ه(. ترجمته في : دائرة المعارف، ص 449السقط، ومجموعة مدائح ومراث "الدرعيات"، توفي عام )



 
 
 

 Issue 8 – October 2025        2025 أكتوبر – الثامنالعدد  105

ناءُ كله" 
َ
بْع، والطبيعة، 3وأحسنُ وأسمى وأرفع، لكان في ذلك الغ

َ
. ويقول الفيروزابادي، في ماهية الطبع: "الط

الحديث:   وفي  الإنسان،  عليها  جُبل  التي  ة  السّجِيَّ باع:  ِ
ّ
باع والط ِ

ّ
الط يغيّر  الرِّضاع 

4 في ب  ِ
ّ
رُك ما  باع:  ِ

ّ
والط  .

. ومقتض ى كلام الفيروزآبادي أنّ مختلف 5الإنسان من المطعم والمشرب وغير ذلك من الأخلاق التي لا يزايلها"

ب في سلوكه من أخلاق، وبموجب هذه القاعدة 
َّ
ة المرء، وأنّ الطبع نابع عن ما رُك الأخلاق تتعاقب على سَجِيَّ

التركيبية في السلوك، النزوع الأخلاقي للإنسان يستمدّ الخير والشر معا، مع أنّ النزوع الأخلاقي الحميد له  

 وخ في النفوس. الصدارة في الرس

حين كان العلماء أمام هذه الحقيقة، جوّزوا أن تُبحث قواعد صدور أوامر وقوانين وتعاليم  تنطلق من       

في   6المقررات الأخلاقية على وجه الإلزام وتوجيهها في مجال تنظيم وتدبير المسائل المجتمعية، يقول الفارابي

الأمّة والمدينة هيئات وملكات  في نفوس أقسام  الأمّة أن يجعل ويرسم  "يلزم مدبّر  الفاضلة:  المدينة  نظام 

  .7إراديّة تحملهم على ذلك الائتلاف والارتباط بعضها ببعض والتعاضد بالأفعال"

 تجذير التعاون الإتساني المبحث الثاني: ▪

ر التعاون ورسوخه وسط الكمالات الأخلاقية وتمكنه منها،        
ُّ
إذا كان الأصل الذي أتناوله يطلق القول بتجذ

ي أكاد أقول إنّ التعاون من الأصول الأخلاقية الإجماعية الذي أخذت به جميع الأمم، ورغم وضوح هذه  
ّ
فإن

ى نطاق واسع من التنويه، ومن تلك الشواهد الحقيقة فإنه لم يمنع هذا من أن يذهب العلماء والباحثون إل

ا هاج التمّرد في    8كلمة جعفر البرمكيّ 
ّ
لقيت في التعاون والتناصر، لم

ُ
أ المشهورة، وهي من أروع الخطب التي 

 ______________________________ 

خائر والعبقريات، معجم ثقافي جامع، القاهرة: مكتبة الثقافة الدينية،   3
ّ
 . 5، ص 1م، ج 1941ه، 1360البرقوقي، عبد الرحمن، الذ

ه(، المغني، تح: د. عبد الله بن عبد المحسن التركي، ود. عبد الفتاح محمد الحلو،  620قال ابن ابن قدامة، موفق الدين أبو محمد عبد الله بن أحمد )ت   4

تضاع بلبن الحمقاء كيلا : "كره الإمام أحمد الارتضاع بلبن الفجور والمشركات... ويكره الار 155، ص8م، ج 1997ه، 14017، 3الرياض: دار عالم الكتب، ط 

في الحمق، فإنه يقال: إن الرضاع يغيّر الطباع". قال الألباني، محمد ناصر الدّين، سلسلة الأحاديث الضعيفة والموضوعة وأثرها السيئ في  و  يشبهها الولد 

 : "منكر جدا".   65، ص 4م، ج  1992ه، 1412، 1الأمّة، الرياض: مكتبة المعارف، ط 

ه(، بصائر ذوي التمييز في لطائف الكتاب العزيز، تح: محمد على النجار، القاهرة، وزارة الأوقاف،  817الفيروز آبادي، مجد الدين محمد بن يعقوب )ت   5

 . 494، ص 3م، ج 1996ه، 1416، 3ط 

أبو نصر)   6 رْخان، 
َ
النفس، والجوهر 339الفارابي، محمد بن محمد بن ط العقل والمعقول، والنفس، وقوى  المنتسب، انتقل إلى بغداد. له:  ه(. عالم تركي 

 . 404وغيرها. مصادر ترجمته: دائرة المعارف الإسلامية، ص 

ة، تح: محسن مهدي، لبنان، بيروت: دار المشرق، د. ط، د. ت، ج 339الفارابي، محمد بن محمد )  7
ّ
 . 65، ص 3ه(، كتاب المل

عه في الفقه، وعلمه بالفلك، وهو صفيّ الخليفة هارون الرشيد ووزيره. قتل جعفر  150جعفر بن يحيى البرمكي، ولد عام     8
ّ
ه، اشتهر ببلاغة منطقه وتضل

 .  261، ص 6ه(، مصادر ترجمته: المسعودي، مروج الذهب، ج 187بأمر الخليفة هارون الرشيد عام )



 
 
 

كة الاجتماعية  106
َ
ل
َ
ة إلى الم يَّ قِّ

ُ
ل

ُ
ة الخ يَّ ِّ

ّ
عاون من الكل

ّ
مطالعة في الذائقة الأخلاقية   الت

 الإسلامية 

 
الاعتصام  بقيمة  واعية  الجموع  انصرفت  الخطبة،  ألقى  فلما  أحوالها،  لإصلاح  الرشيد  فأرسله  الشام، 

الله   قال  الاختلاف.  عن  وأنهاكم  بالاجتماع،  وآمركم  الفرقة،  وأحذركم  بالألفة،  "أوصيكم   : والتآزر: 

وا
ُ
ق فَرَّ

َ
 ت

َ
ِ جَمِيعًا وَلا

َّ
[. فأمر بالجماعة في أوّل الآية، ثمّ لن ينقض حتى  103 ]آل عمران:  وَاعْتَصِمُوا بِحَبْلِ اللَّ

 للمعذرة"
ً
 .9نهى فيها عن الفرقة، توكيدا للحجّة وقطعا

ولن أحاول التّقص ي في استكناه حقيقة التعاون وميزاته الاجتماعية، فذلك أوسع من أن يُحاط به في        

ق، وحسبي الإشارة هنا إلى ما استقرّ في وعي المجتمعات بقيمة التعاون لخدمة قضاياهم المشتركة،   مجال ضيِّ

ع، وأيُّ ثقافة أخرى مخالفة لهذه الكليّة وامتداد التعاون في تحقيق النهضة الاقتصادية والعمرانية للمجتم

 الخلقية تُخِلٌّ بالحياة الاجتماعية.

 

إذا كان الإطار العقائدي والفكري للتعاون، حمل النصوص الكافية للدلالة على أنّ الشارع في شريعته        

قد أرشد إلى التعاون، مضافا إلى إثبات أنّه من القضايا الأخلاقية، ومن مستقلات العقل. فإنّ هذا لا يعفي، 

 مع ذلك، من ضرورة خلع لباس التأصيل عليه:  

قْوَى : )قال الله  أ_ من الكتاب:       بِرِّ وَالتَّ
ْ
ى ال

َ
عَاوَنُوا عَل

َ
  [.2]المائدة: ( وَت

دينار أنفقته في سبيل الله، ودينار أنفقته في رقبة، ودينار تصدقت به على  : ب_ ومن السنة: قوله         

 10   .مسكين، ودينار أنفقته على أهلك، أعظمها أجرا الذي أنفقته على أهلك

قال         أحد.  ذلك  في  يخالف  ولم  والتعاضد،  التعاون  وجوب  على  قائم  الفقهاء:  إجماع  ناحية  ومن  ج_ 

ضَاقَ 
َ
دْ أ

َ
خِيكَ وق

َ
ى أ

َ
وْسِيعِكَ عَل

َ
لَ ت

َ
اعُون. إنَّ مَث اعُون، حتّى يَنْعَاكَ النَّ

َ
عْوَنَ والم

َ ْ
مْنَعِ الم

َ
، وَحَقْنِكَ الزّمخشري: "لا ت

نْ يُهْراقَ، مَ 
َ
ولَ  مَاءَ وَجْهِهِ أ

ُ
نْ يَط

َ
واص ي، وَحَقِيقٌ أ يْرِ والنَّ

َ
وَائِبِ الخ

َ
اكَ مِنْ ذ

َ
وَدِيقَةِ، ذ

ْ
دِيقَةِ، في حَرِّ ال

َ
غ
ْ
عَيْنِ ال

ْ
لُ ال

َ
ث

واص ي"      .11بِهِ التَّ

 ______________________________ 

 . 176، ص 3م، ج 1985، 4محمد ماهر حماده، الوثائق السياسية للعصر العباس ي الأول، لبنان، بيروت: مؤسسة الرسالة، ط   9

 (.  995(، رقم: )2/692رواه مسلم، كتاب الزكاة، باب فضل النفقة على العيال والمملوك، وإثم من ضيعهم أو حبس نفقتهم عنهم، )  10

هَب، ص 537جار الله، محمود بن عمر بن محمد الخوارزمي، الزّمخشري، )ت  11
َّ
وَاقُ الذ

ْ
ط
َ
 .70هـ(، أ



 
 
 

 Issue 8 – October 2025        2025 أكتوبر – الثامنالعدد  107

د_ ومن جانب المعقول: يمكن القول أنّه ليس من الطبيعي أن يعيش الإنسان عيشة رغدة ومن حوله في        

الحياة  تحقيق  إلى  والوصول  الانسان،  حياة  اعتدال  عليها  يتوقف  بشرية  نزعة  فالتعاون  لذا  معاناة، 

فأضحى عنصرا مهما في حيوية الاجتماعية المثلى. فيعتبر في مصاف الجذور العميقة للعلاقات الاجتماعية، 

العلاقات الاجتماعية لأن دلالته تهيئ الأرضية الصالحة لتحقق الرؤية الأخلاقية القائلة بأنّ نمط العلاقات 

ينبغي أن تتحرّك في خط التعاون والمسؤولية الأخلاقية للإنسان، وليس على مستوى خط التنافر والسيطرة 

لات الأخلاقية للدّين،   والاستعلاء والعداء، وهي فكرة تقترب د التحمُّ ه، وهو يعدِّ ممّا يطرحه د. عبد الله بن بِيَّ

 للتكافل والتضامن 
ً
فالإسلام "قرر بذل المعروف وإطعام الطعام ودفع جزء من المال )الزكاة( للفقراء، تكريسا

 ن، قال تعالى  في المجتمع، وشرع الحوار وسيلة للمناقشة حول قضايا الاختلاف حتى مع المخالف في الدي

حْسَنُ 
َ
تِي هِيَ أ

َّ
هُمْ بِال

ْ
. ونسترسل في الحديث عن تشخيص طبيعة التعاون، فهو يكون   "[12125]النحل: وَجَادِل

داخلا بنحو من الأنحاء تحت عمومات نصوص الشريعة الإسلامية وإطلاقاتها، وبقيد الضوابط والقواعد  

يْسُونِي عند تعرضه للتصور الإسلامي للتعاون: "كل ما   ص المصالح والمفاسد،  يقول د. أحمد الرَّ ِ
ّ
التي تشخ

وكل ما فيه بر وتقوى، فهو مأمور به، ومأمور بالتعاون عليه، وكل ما هو إثم وعدوان، وكل ما   هو بر وتقوى،

التعاون عليه" إثم وعدوان، فهو منهي عنه، ومنهي عن  ر 13فيه 
ّ
التعاون مشروط ومتأط أنّ  . وبهذا يتضح 

بالأحكام المجتمعية التي تنبثق من الشريعة الإسلامية، بما تُقض ى به مصالح الفرد وحاجات الأمة "والإسلام 

البر   على  تعاونا  يكون  أن  فيه  شرط  إذ  القيمة،  عالي  القدر  رفيع  إنساني  بقيد  التعاون  قيّد  قد  الحنيف 

مه إن كان  .14تعاونا على الإثم والعدوان"  والتقوى، وحرَّ

 المحور الثاني: فلسفة المنفعة في الإسلام وتغليب الضمير الاجتماعي  ❑

 نظرية المنفعة في الإسلام  المبحث الأول: ▪

 ______________________________ 

العربية للعلوم الأمنية، ط   12 أكاديمية نايف  الرياض:  التسامح والوئام،  وثقافة  في الإسلام  ه، 1419،  1  عبد الله الشيخ المحفوظ ولد بيه، خطاب الأمن 

 . 36م، ص 1999

ريعة الإسلامية، ص   13
ّ
يات الأساسية للش ِ

ّ
ل
ُ
 .122د. الريسوني، أحمد، الك

القاهرة: وزارة الأوقاف، المجلس الأعلى للشؤون الإسلامية   14 زقزوف،  ، د. ط، مجموعة مؤلفين، الموسوعة الإسلامية العامّة، إشراف: د. محمود حمدي 

 . 391م، ص 2002ه، 1424



 
 
 

كة الاجتماعية  108
َ
ل
َ
ة إلى الم يَّ قِّ

ُ
ل

ُ
ة الخ يَّ ِّ

ّ
عاون من الكل

ّ
مطالعة في الذائقة الأخلاقية   الت

 الإسلامية 

 
المنفعة        الأمارة على    15لقد حظيت نظرية  بمثابة  المنفعة  أنّ  فيُدّعى  فائق،  باهتمام  الأخلاق  عند علماء 

 من 
ً
المصالح والمفاسد، والالتزام بتبدّل الأحكام إلى ما يوافق هذا الأصل، ولا يعدو التشريع أن يكون متصيّدا

احية النظرية عند ذوق الناس وكلماتهم في موارد المنفعة. ولكي تتضح معالم ومفهوم فلسفة المنفعة من الن

النظرية   تناول هذه  إلى  ينصرف  البوطي وهو  د. محمد سعيد رمضان  مع  في ذلك  الأخلاق، نقف  فلاسفة 

بالنقد والتوهين: "الميزان الذي اتخذه علماء الأخلاق لضبط المصالح ومعرفتها ميزان دنيوي مجرد. إذ اعتبروا  

ن صنع مَن فيها وابتكارها، فهم أصل تعيمرها وهي ثمرة أن أمر الدنيا وما فيها من مظاهر اللذائذ والآلام م

سعيهم فيها. فكان لابد أن يصبح ميزان الخير والشر عندهم ما يتواضعون عليه، أو ما يبدو لهم من التجارب 

 .16والخيرات، أو ما يستقل به الإحساس والوجدان البشري"

تشخيص         في  تدخل  التي  فالمنفعة  الفلاسفة،  عند  سابقتها  عن  تختلف  المنفعة  معاني  الفقهاء،  بقيد 

المصالح الفردية والعامة، هي ما لا تخرج  أو تتصادم مع منظور الشريعة. نعم، يمنح التشريع للمنفعة صفة 

عب الشريعة بها جميع الحركات تشريعية ثانوية ونوّطها بها، وفق قواعد وضوابط اجتهادية خاصة، لتستو 

الإنسانية وسكناتها، ولا يقال العكس. يقول أبو زهرة: "وليست المنفعة مرادفة للهوى، لأن الهوى قد يكون 

انحرافا نفسيا، ومجاوبة للأنانية الشخصية، وبهذا يكون مناقضا للمنفعة، لأن المنفعة المقصودة في الأخلاق  

. القصد من ربط  17تعود على أكبر عدد في البناء الاجتماعي، بأكبر قدر ممكن"كما نوهنا هنا هي المنفعة التي 

المنفعة هنا بالبناء الاجتماعي هو الخلوص إلى ارتباط المنفعة المعتبرة بالمناخ الإسلامي الذي تتفاعل معه،  

 والبراءة من المنفعة التي تفيد مجرد نزعة بشرية نحو المصالح والأهواء اقتضتها طبيعة الإنسان. 

موازينها على         النفسية، ولا تتوقف  التشريع لا تتلون بالرغبات  في  الشريعة وقواعدها وفلسفتها  مبادئ 

مطلق مزاج الأفراد أو المجتمعات واختلاف الميول والأحاسيس. إنّما يأتي التعامل مع الواقع الاجتماعي مع 

تي طبعت الحياة الاجتماعية الإسلامية  الحفاظ على هوية التشريع وأصوله ووأهدافه، وهذه هي الفكرة ال

 ______________________________ 

فيلسوفان شهيران، أحدهما )بنتام(، والآخر )استيوارت ميل(، وأورد هنا تعريفا     Utilitarismeممّا يجب تسجيله الإشارة إلى أنّ لمذهب المنفعة أو النفعية    15

في النفعي، كما  اللبناني، ومكتبة  للفرد  الكتاب  دار  بيروت:  لبنان،  صَليبا،  د. جميل  واللاتينية،  والإنكليزية  والفرنسية  العربية  بالألفاظ  الفلسفي  المعجم 

ع. وقد  : "النفعي من الرجال من يؤثر المنفعة على كل ش يء، والنفعي من الأشياء ما يترتب عليه النفع ويرادفه الناف499، ص  2م، ج  1982المدرسة، د. ط،  

 يطلق النفعي زراية على الرجل الذي لا يفكر في المثل العليا". 

 . 23م، ص  1993البوطي، محمد سعيد رمضان، ضوابط المصلحة في الشريعة الإسلامية، دمشق: مؤسسة الرسالة، د. ط،   16

 . 54م، ص  1965ه، 1385أبو زهرة، محمد، تنظيم الإسلام للمجتمع، القاهرة: دار الفكر العربي، د. ط،   17



 
 
 

 Issue 8 – October 2025        2025 أكتوبر – الثامنالعدد  109

  
ّ
بطابعها، يقول أبو زهرة: "الغاية الإنسانية العالية هي فعل الخير وتجنب الشر، وما من جماعة فاضلة إلا

جعلت الخير أساس اجتماعها، والابتعاد عن الشر عنصر اتحادها... والمذهب الذي راج في العصور الأخيرة،  

اضل هو مذهب المنفعة، وهو أن تكون  وقد اعتبر أساسا للقوانين الحاضرة، كما اعتبر أساسا لكل مجتمع ف

. هذا ما يخص النقطة  18الفضيلة أو الخير هو الأمر الذي يكون فيه أكبر نفع ممكن لأكبر عدد من الناس" 

 الأولى التي تبيّن أنّه لا يمكن القول بإطلاقية المنفعة في كشف مناطات الأحكام. 

أما ما يتعلق بالنقطة الثانية وهي في التطبيق العملي لمساحة المنفعة، فتتلخص في مبدأ: الغاية والمنفعة       

تبرران الوسيلة، حيث ذهب فلاسفة الأخلاق إلى حدود بعيدة في تطبيقات المنفعة، فلا يغيب عندهم أنّ 

الو  أنّ  ورأوا  معينة،  حدود  تحدّها  لا  يرجوها  التي  المرء  الاستجابة  غاية   
ّ
إلا لها  ليس  التطبيقية  سائل 

والمطاوعة، بخلاف ما تجمع الشريعة على تحريمه، فضلا عن العقل الراجح، عندئذ يقال بتقييد الوسائل، 

المنفعة،   مراجعة  المطلوب  وإنّما  للشريعة،  الأساسية  المبادئ  في  تنازلات  تقديم  يمكن  بما هو مشروع، ولا 

ا يتلائم مع النظام التشريعي الواقع، وما يتوقف عليه إكمال النفوس وإصلاح وتقويم وسائلها وتعديلهما بم

 أخلاقها.  

الشهير         الإيطالي  الكاتب  هو  الأخلاق  الوسيلة( من فلاسفة  تبرر  )الغاية  مبدأ  إليه  يُعزى  أن  ومن يصح 

يافيلي
ْ
مَك الأساليب 19نيقولا  استهجان  نطاق  وفي  المكيافيلية،  بنهج  المنفعة  نهج  بعضهم  يدعو  وقد   ،

يْسُونِي: "يُذكر هذا المبدأ )يشير إلى مبدأ الغاية  المكيافيلية  للنظرية الفلسفية للمنفعة، يقول د. أحمد الرَّ

ة والخسة، بفعل الممارسات تبرر الوسيلة( عادة مقرونا بالرفض والإنكار، نظرا لما ارتبط به من معاني الدناء

المبدأ"  هذا  رواج  رافق  الذي  التاريخ  وبحكم  بمقتضاه،  تمت  معنى  20التي  على  كثيرا  الفقهاء  تحفّظ  وهنا   .

الوسائل، فلا  بدّ من الحفاظ على المبادئ والمفاهيم الإسلامية في التعامل مع المقاصد وعلاقتها بالوسائل في  

مع ضغوط   التكيّف  بالضرورة  وليس  أولا،  الشرع  مقصود  يلحظ  الذي  الرصين  المقاصدي  التصور  إطار 

يْسُ  ونِي: "من أهم القواعد التي يرتكز عليها الفكر المقاصدي، ويهتدي بها في نظره المنفعة، يقول د. أحمد الرَّ

 ______________________________ 

 .54تنظيم الإسلام للمجتمع، ص   18

م(، عمل في الوظائف السياسية، ثم أبعد من مهامه بعد سيطرة أسرة 1527_1469، ولد ومات بفلورنسا بإيطاليا )Nicola Macchiavelliنيقولا مكيافيلي     19

 المديش ي على الحكم في فلورنسا، من مؤلفاته: المطارحات، والأمير. 

م، ص  2010ه،  1431،  1الريسوني، أحمد، نظرية التقريب والتغليب وتطبيقاتها في العلوم السياسية، مصر، القاهرة: دار الكلمة للنشر والتوزيع، ط     20

 . بحذف. 391،392



 
 
 

كة الاجتماعية  110
َ
ل
َ
ة إلى الم يَّ قِّ

ُ
ل

ُ
ة الخ يَّ ِّ

ّ
عاون من الكل

ّ
مطالعة في الذائقة الأخلاقية   الت

 الإسلامية 

 
وفقهه: قاعدة التمييز بين المقاصد والوسائل، مع ما ينبني على ذلك من وضع كل منهما في موضعه وإعطاء  

يمكن  بواسطته  لأن  ش يء  فعل  يطلب  قد  عنه...  وينهى  به  يأمر  فيما  والشرع  ووظيفته...  منزلته  منهما  كل 

ترك ش يء لأنه يقود ويفض ي  الوصول إلى ما هو مطلوب حقيقة، وهو مقصود الشرع فيما أمر به. وقد يطلب  

واجتنابه"  منعه  الشرع  يقصد  ما  الدنيا 21إلى  بمنافع  مضبوط  الإسلامية  الشريعة  في  المصالح  ميزان  إنّ   .

 والآخرة معا، بل النظرة إلى مصالح الدنيا محكومة بسلامة المصالح الآجلة. 

مع        الوسائل،  أحكام  على  الغايات  تأثير  ملاحظة  هذا،  عن  المقاصدية  التصورية  المفاهيم  فرعت  لقد 

المحافظة على الموقف العام للشريعة، حيث لم يشق عليهم أن يجمعوا بين الغايات والوسائل النافعة، دون  

الفلسفية العامة للمنفعة، ويمض ي   الميوعة التشريعية التي تقود أفكار وخيارات المجتمع في إطار الأطروحة 

يْسُونِي في استعراض هذه الملكة التشريعية العالية، فيقول: "وإذا كان من غير الممكن قبول مبدأ   د. أحمد الرَّ

)الغاية تبرر الوسيلة( على عمومه، وعلى علاته، وعلى ما شحن به من آراء مكيافيلية، فإن من غير السليم  

 ما يتجه إليه كلام
ً
بعض الكتاب الإسلاميين، من إنكار لكل تأثير للغايات على أحكام الوسائل، مما    أيضا

. وإنّ  22يؤدي إلى جمود في الفكر والعمل، بل قد يؤدي بالمسلمين إلى تفويت الكثير من مصالحهم المشروعة"

لهذا الأصل حضورا في أكثر من باب في كتب أصول الفقه، وأكثر ما يمكن أن نستفيده هنا هو أنّ فلسفة  

المنفعة في الإسلام، تقوم على أساس من ذلك التصور الاجتماعي الذي لا يجعل تطبيقها خارجا عن موارد  

درتها على مواكبة مصالح الإنسان، ولا  الشرع، بل تعبيرا عن كمال الشريعة في استيعاب المنافع البشرية وق

 داعي إلى أن أتثقل المطلب بالمزيد فيقحم عليه ما ليس منه.

 

 

 

 

 ______________________________ 

 . بحذف. 77م، ص 1999الريسوني، أحمد، الفكر المقاصدي قواعده وفوائده، الدار البيضاء: مطبعة النجاح الجديدة، ديسمبر   21

 .394د. الريسوني، أحمد، نظرية التقريب والتغليب، ص   22



 
 
 

 Issue 8 – October 2025        2025 أكتوبر – الثامنالعدد  111

 في الإسلام: من المصلحة إلى الكمال الإنساني.  الضمير الاجتماعي المبحث الثاتي:

أنّها تتميّز بانسجامها ومواءمتها مع الفطرة، لأن الله         يعلم كنه فطرة   الثابت في التشريعات الإسلامية 

الخلق، من احتياجاتهم ونزعاتهم النفسية، في حين تعجز الأنظمة التقنينية عن إدراك جميع احتياجات  

الانسانية. وقد مرّ _ سابقا_ كيف تنبني المنفعة على التكوين الفطري، والأخلاق الغريزية، فالأصول والمبادئ  

م الإنسان  فطرة  مع  تنسجم  للشريعة  والكلية  ومكارم  العامّة  العدل  إلى  انشداده  ومنها  وميول،  غرائز  ن 

الخلاق، ونفوره من الظلم والمساوئ، وكل ما تتجافى عنه الفطرة السليمة. فالإنسان الطبيعي الذي لم يتأثر  

ن خاضعا لبعض التراكمات التي تشوّه الفطرة، يدرك بعقله المحاسن والمساوئ، بمساوئ مجتمعه، ولم يك

والخير والشر. ويرى هنا جمال الدين العطية: "أنّ من الممكن أن تكون الفطرة أساسا لتشخيص مقاصد 

 .23الشريعة في حالات غياب النص"

ارتكازات عقلية فطرية يدركها الإنسان،         إلى  في جوهره  التعاون  بمبحث استناد  الجزئية مرتبطة  وهذه 

الحقوق الطبيعية مثلا، كحق الغذاء، وحق السكن وحق  وتنسجم معها تشريعات الإسلام، على مستوى 

الاجتماع الرعاية  كحق  العامة،  الحقوق  وكذلك  فطرية،  حقوق  فهي  وغيرها،  ة  الملبس 
ّ
الهش للفئات  ية 

ونحوها. القضية الدامغة هنا هي تميّز الشريعة بالواقعية، إذ لم يمنعها ملاحظتها للمثل الأخلاقية العليا،  

أن تأخذ بعين الاعتبار الواقع القائم وتشرع له ما يعالجه. فراعى التشريع واقع الحياة من حيث جانب الخير 

.   25شرع لجمهورية أفلاطون، أو للمدينة الفاضلة للفارابي"    24يوتوبيا(وإرادة النفع، بمعنى: "أنّه ليس شريعة )

وهذا المنهج الواقعي يبعد التشريع عن الاستسلام للخيال المفرط  والأوهام الطوبائية النظرة. ومن مظاهره  

بظروفه   تُخِل  فلم  واستعداداته،  وأحواله  ودوافعه،  غرائزه  حيث  من  الإنسان  واقع  مراعاة  التشريع  في 

ا  بالجوانب  الشريعة  ارتبطت  وإنّما  به،  المحيطة  والحياتية  تحقّق الكونية  التي  بالأحكام  وجاءت  لفطرية، 

 إشباعا لحاجاته سواء على مستوى الفرد، أم الأسرة، أم المجتمع، أم الدولة.

وعلى هذا تعرّض الفقهاء لدور الشريعة الإسلامية في تهذيب الضمير، وقد كان هدف التعرّض بالبحث عن  

الطرق  يعدّ أخصب  إلى ما  التوصّل  في دربه، هو  الشديد للإسلام بالشأن الاجتماعي والمسير  هذا الاعتناء 

 ______________________________ 

 . 24م، ص 2003العطية، جمال الدين، نحو تفعيل مقاصد الشريعة، سوريا، دمشق: منشورات المعهد العالمي للفكر الإسلامي، دار الفكر، د. ط،   23

 اليوتوبيا، مفهوم فلسفي، يعني المكان الذي يبدو كلّ ش يء فيه مثاليا، ولا توجد فيه أيّ نوع من أنواع شرور المجتمع.   24

 . 110، ص م1993ه، 1414، 1القرضاوي، يوسف، مدخل لدراسة الشريعة الإسلامية، بيروت: مؤسسة الرسالة، ط   25



 
 
 

كة الاجتماعية  112
َ
ل
َ
ة إلى الم يَّ قِّ

ُ
ل

ُ
ة الخ يَّ ِّ

ّ
عاون من الكل

ّ
مطالعة في الذائقة الأخلاقية   الت

 الإسلامية 

 
المعنى الذي   لمسايرة الناس للتشريعات الاجتماعية، وإنّ تعقب جملة من أقوال العلماء قد يفي باستبانة 

أريد، كقول أبي زهرة: "وإن التكافل الاجتماعي المنبعث من النفس ابتداء أجدى على المجتمع من تكافل بقوة 

على القانون قد يوجد في النفس ما يبرر    القانون من غير اعتماد على الإيمان والضمير الديني، لأن ما يبنى 

مخالفته، أما ما يعتمد على الضمير الديني أولا، ثم على القانون ثانيا فإن المؤمن يطيعه على أنه أمر من الله 

كة الاجتماعية التي تنمو في نفوس الناس  "26الذي يعلم السر وأخفى
َ
ل
َ
. ففي رأيي ما قاله أبو زهرة  يرتد إلى الم

 أوقظتها تعاليم الشريعة. وهذه نقلة مهمّة إلى الشؤون الاجتماعية. 

الطابع       حدود  تتجاوز  التي  التربوية  الدينية  المنظومة  طبيعة  استبانة  في  مفيد  أوردت  الذي  أنّ  وأظن 

ومجالات   الإنسان  بأنشطة  تتصل  التي  الموضوعات  جميع  في  فالتشريع  والسياس ي،  والاجتماعي  القانوني 

أكانت فردية، أم جماعية، ينمو من بذر الإيمان والوجدان، بل أبعد من ذلك حين   الحياة، سواء  يذهب 

اقتصر على الحد الأدنى من التشريعات، في تحديد حدود ما ينبغي وما لا ينبغي، وتحريك أحكام العقوبات،  

ينفع مجرد  لا  الصورة  ففي هذه  الاجتماعية،  البنى  إلى عمق  الممتدة  والحقوقية  القانونية  المشكلات  لحل 

ة تشريعية لفض المنازعات على أرض الواقع، بل يجب تحديد الحقوق والواجبات وإجراء الحدود من وجه

 أن نتحرك على مستوى المقاربة الفقهية الأخلاقية، ومحاولة الجمع بين الاثنين. 

إهمال مقتضياتها         إمكان  لا يصحّ تصوّر  القانونية  المقرّرات  بأن  الإشارات،  يُجاب عن هذه  أن  وأتوقع 

لعلمنا بإسهام الشريعة في تكوين حوافز الاستجابة كما ذكرت، طبعا، إن ذلك لا يقول به أحد، والفقهاء  

أ وإنّما قصدت  الحقوق.  تمثل  في  القوانيين  يتجاهلون دور  لا  يؤدي وظيفته أنفسهم  العصري  التشريع  نّ 

 بضميمة المقاييس الشرعية إليه.  

 

 

 

 

 ______________________________ 

 .  13م، ص1991أبو زهرة، التكافل الاجتماعي في الإسلام، القاهرة: دار الفكر العربي، مطبعة المدني، 26



 
 
 

 Issue 8 – October 2025        2025 أكتوبر – الثامنالعدد  113

افد التأسيسة والثقافية للتعاون وتداعياته المعاصرة ❑  المحور الثالث: الرّو

 الصورة الأدبية للفضيلة الاجتماعية.  المبحث الأول: ▪

هو         التعاون  أنّ  المختلفة  الحياتية  المجالات  في  الاجتماعي  العمل  وقضايا  مسائل  دارس  يستيقنه  مما 

و الدراسة تجمع على أنّ 
ْ
المصداق الواضح لتأهيل العمل الإنساني في هذا المضمار، وإذا كانت الدراسة تِل

ساس في كافة مفاصلة وجزئياته، فإن هذا لا  للتعاون مكانته الأولى في الشؤون الاجتماعية، وتعدّه المبدأ الأ 

الفرد  حياة  في  دوره  وتقرير  الإنفاق  قيمة  على  ودلالاته  النّص  روحية  على  الوقوف  عن  يصرفنا  أن  يجوز 

 
ّ
به منحى الارتكاز إلى الدعائم والقواعد، فلم يكن مع هذه الحال إلا

ّ
والمجتمع، وإن شئتَ قلتَ: هو أمر يتطل

الصعيد   _على  انبثق  من  أن  يعدّ  التعاون  أنّ  استقر على  الذي  التراثي  الإسلامي  العلمي  النتاج    _ الفكري 

 أخصب الطرق لتحقيق مصالح المجتمع وحاجاته.

فثمة إذن ما يفيد أنّ المناخ الديني هو الذي فرض انبعاث فقه العمل الاجتماعي، وتطوّره في تطبيقات        

معاصرة تفرضها الحاجات المتغيّرة والتحوّلات الزمانية والمكانية المستمرّة.  ومن أجل عرض ما أذهب إليه في 

ي، وملاحقة مسألة هذا البحث، فقد آثرت أن أشخص أوّلا مقدار تحفّي الشريعة  
ّ
سَخ

َّ
بالنّجدة والمروءة والت

اهتماما   للتعاون  يُسند  أن  على  الكريم  القرآن  حرص  خلال  من  القديمة،  الثقافية  روافدها  في  التعاون 

زا لتوطين ذهن الإنسان المسلم على بناء ثقافة المشروع المجتمعي، فأصبحت قضية التعاون  
ّ
تخصيصيّا مرك

قْوَى  : قال الله هية. أسمى من أن تكون جزئية فق بِرِّ وَالتَّ
ْ
ى ال

َ
عَاوَنُوا عَل

َ
تعضيد السنّة   ،ثانيا[. 2]المائدة:  وَت

يتبنّاها  التي  العدالة الاجتماعية  م الاجتماعية، بما يحقّق 
َ
القيم والمعاني والحِك العملّ الاجتماعي، وتقرير 

الإسلام، ويخدم الحاجات العامة للمجتمع، واستلهام صيغ تشريعية متطورة للعمل الاجتماعي من مؤشراتها 

، فقالوا: لم يَضَعْ دِرْهَما التي أوحت بالروح الاجتماعية والإنسانية فقد "ذكروا النّبي    العامة سيرة النّبي  

دْر 
ُ
 العرب، فقبَض الصدقات، وجُبِيَتْ له الأموالُ، ما بين غ

َ
كَ جزيرة

َ
بِنَةٍ. ومَل

َ
ل  على 

ً
بِنَة

َ
ل انِ على درهم، ولا 

حْرِ عُمانَ 
َ

. ولم يُسْألْ حاجة  28إلى أقص ى مَخالِيف 27العِراق إلى ش
ٌ
يَ وعليه دَيْنٌ، ودِرْعُهُ مرهونة ِ

ّ
اليمنِ، ثم تُوُف

 ______________________________ 

 ساحل البحر بين عمان وعدن.   27

 المخلاف: الكورة، وهو عند أهل اليمن، واحد المخاليف، وهي كورها أي المدن والأصقاع.  28



 
 
 

كة الاجتماعية  114
َ
ل
َ
ة إلى الم يَّ قِّ

ُ
ل

ُ
ة الخ يَّ ِّ

ّ
عاون من الكل

ّ
مطالعة في الذائقة الأخلاقية   الت

 الإسلامية 

 
مَعَ، كان وَعْدُه كالعِيان 

ْ
 فقال: لا. وكان إذا سُئِل أعطى، وإذا وَعَدَ أو أط

ُّ
ط

َ
ماعُه كالإنجازِ. ومدَحَتْه 29ق

ْ
، وإط

عراءُ بالجود"  .30الشُّ

هذه الأمثلة المسوقة هي صورة مصغرة ومختزلة عن ما انطوت عليه  السنّة من قيم التعاون، وقد وُجِدت        

 مؤلفات حديثية خاصّة تستوعب أحاديث التعاون والبذل، تصلح أن تقدم بين يدي الموضوع.

التعاون، وعدّه من                العربي ومطولاته، للإبانة على مركزية  في فحص الأدب  إلى جهد كبير  لا نحتاج 

سجيّة الأخيار والفضلاء، والأمثلة على هذا السلوك في الأدب العربي قبل الإسلام وخلاله أمثلة كثيرة، جاء  

لدى   الإعجاب  تثير  الكرماء  تفتأ قصص  "ولا  الإسلامية:  المعارف  دائرة  المسلمين، خاصة حينما  في  القراء 

معنى )الصدقة( لتجمع بين مفهوم الكرم كما   تُقابل بقصص البخلاء. وعلاوة على ذلك فالإسلام قد أدخل

 .31عرف قبل الإسلام، مع مفهوم التعاطف مع حاجة المتلقي لتكون فضيلة من أكبر الفضائل" 

إنّ في كتب الأدب والتراث عموما، مواقف كثيرة معبّرة عن مستوى عال من الفكر الاجتماعي السائد،        

ولعلّ أبرز ما عرف من هذه التمثلات الاجتماعية: الحجابة، والرفادة، وقرى الأضياف، والجود، وذم البخل،  

الرفادة ش يء كان فرضه قص ي بن كلاب    وعقد الأحلاف... يقول الخوارزمي: "الحجابة حجب بيت الله الحرام.

على قريش لطعام الحجاج، وكان كل منهم يخرج صدرا من ماله على قدر طاقته، فيجمعون مالا عظيما  

. هذه قيم أثيلة متجذرة في الثقافة العربية، 32لإطعام الحج، كانوا يترافدون على ذلك. السقاية سقي الحاج"

الشأن  على  معطياتها  إسقاط  أنتهج  وإنّما  بالتحليل،  أو  بالتأريخ  متابعتها  أقصد  لا  ي 
ّ
أن هنا  أفيد  أن  وأود 

  الاجتماعي، فهي مدروسة بتفصيل في أي مصنف أدبي للثقافة العربية القديمة.

 ______________________________ 

 العيان: مصدر عاين الش يء، أبصره. والمعنى أنّ وعده في الوثوق بتحقّقه كالش يء المشاهد.  29

خائر والعبقريات، ج   30
ّ
 . 97، ص 1الذ

 . 10027دائرة المعارف الإسلامية، ص   31

ق حواشيه: محمد كمال الدين الأدهمي، قام بطبعه وتصحيحه  387الخوارزمي، أبو عبد الله محمد بن أحمد بن يوسف )ت   32
ّ
ه(، مفاتيح العلوم، راجعه وعل

 . 80، 79م، ص  1930ه، 1349، 1وترقيمه، عثمان خليل، مصر: ط 



 
 
 

 Issue 8 – October 2025        2025 أكتوبر – الثامنالعدد  115

فهو التعبير عن نزعة اجتماعية   33وإذا كان من ملحظ يمكن أن يقف عليه الناظر إلى حلف الفضول       

الإسلام  قبل  العرب  جزيرة  في  الناس  أدرك  أن  بعد  المجتمع،  لمصلحة  والتعاضد  التماسك  نحو  واضحة 

مساوئ التشتت والتشرذم، قال الخوارزمي: "حلف الفضول كانت قريش تتظالم في الحرم، فتحالفوا على  

. فهذا الحلف معاهدة عقدت بين بني هاشم وبني المطلب وأسد 34أن ينصروا المظلوم، فذلك حلف الفضول"

بنحو عشرين سنة، لفتت السنة الأنظار إليها،   بن عبد العزى وزهرة بن كلاب وتيم بن مرة، قبل بعثة النّبي  

 واجتذبتها نحو الالتقاء مع ثقافة الإسلام، للوفاء بالقيم والمبادئ الاجتماعية.

لقد حضرت بدار عبد  : تعاقده على كل تعاون إنساني، فقد قال    ومن المعالم الكبرى في سيرة النبي       

 35 .الله بن جدعان حلفا، ما يسرني به حمر النعم، ولو دعيت به في الإسلام لأجبت 

بقدر ما ألحت هذه المجتمعات على تقوية روابط الاجتماعية فيما بينها ودعم وجودها بالأحلاف، فإن        

الثقافة العربية قد حرصت بالقدر نفسه على التنفير من البخل والترفع عنه، والإشعار بأهمية الجود في  

 دفع الناس إلى مزيد البذل والعطاء.  حياة المجتمع وتحبيبه إلى النفوس، وقد كان ولا شك هذا عاملا قويا ي

ل_       
ْ
وتطلب ذلك ضبط مفهوم البخل ودلالاته اللغوية ورصد طبيعته النفسية، يقول الفيروزابادي: "البُخ

ل_  بُخَّ من  باخل  فهو  يعلم،  كعلم  يبخل،  بَخل  ول مصادر 
ُ
والبُخ _بالتحريك_،  ل 

َ
والبَخ وبالفتح_،  بالضم، 

لاءَ" 
َ
ع_، وبخيلٌ من بُخ

َّ
رُك

َ
 .36ك

حُّ  حّ، والشُّ ل ثمرة الشُّ
ْ
يَات عمّا لا يحِقُّ حَبْسها عنه. ويقابله الجود. والبُخ

َ
ل: إمساك المقتن

ْ
واصطلاحا: "البُخ

النّبي   ل، كما قال 
ْ
بالبُخ بالبخل فبخِلوا،  : يأمر  مَنْ كان قبلكم، أمرهم  حَّ أخلك  الشُّ حّ، فإنَّ  إيّاكم والشُّ

 ______________________________ 

، فلما  سبب التسمية: أن ثلاثة من قبيلة جرهم، هم الفضل بن فضالة، والفضل بن وداعة، والفضل بن الحارث، قد عقدوا قديما نظيرا لهذه المعاهدة  33

ول المسمون جميعا بالفضل، سمي الحلف حلف الفضول. 
ُ
 أشبه فعل القرشيين فعل هؤلاء الجرهميين الأ

 

 . 80،  79مفاتيح العلوم، ص   34

( وأورده محمد بن  12719(، برقم: )6/367رواه البيهقي، السنن الكبرى، كتاب قسم الفيء والغنيمة، باب إعطاء الفيء على الديوان ومن يقع به البداية، )  35

باعة  6ه(، كتاب الطبقات الكبرى، تح: د. علي محمّد عمر، مصر، مدينة  230سعد بن منيع الزهري )ت
ّ
م،  2001ه،  1421،  1، ط  أكتوبر: الشركة الدولية للط

 . 129، ص 1ج 

 .227، ص 2الفيروزآبادي، بصائر ذوي التمييز، ج   36



 
 
 

كة الاجتماعية  116
َ
ل
َ
ة إلى الم يَّ قِّ

ُ
ل

ُ
ة الخ يَّ ِّ

ّ
عاون من الكل

ّ
مطالعة في الذائقة الأخلاقية   الت

 الإسلامية 

 
عوا

َ
ؤثر مَن أجاب داعيَ الجود، والسخاء، 37وأمرهم بالقطيعة فقط

ُ
، فالبخيل من أجاب داعي الشحّ، والم

لينفقها لا  38والإحسان"  والخيرات،  الأموال  أوتي  الإنسان  أنّ  هو  العام  "فالمغزى  يْسُونِي:  الرَّ د. أحمد  قال   .

 .39ليمسكها، وليستعملها فيما ينفعه وينفع غيره، لا ليكون هو عبدا لها مستعمَلا في جمعها وحراستها"

ورأوا أنّ ذمّ البخل من الأساسيات والبدهيات: قال أبو حاتم: "ولقد ذم البخل أهل العقل في الجاهلية       

 والإسلام إلى يومنا هذا، فمنه ما أنشدني محمد بن عبد الله البغدادي: 

اهُ مِنْ حَجَرٍ  فَّ
َ
دَى عَمَلُ  كأنّما نُقِرتْ ك يْسَ بَيْنَ يَدَيْهِ والنَّ

َ
ل
َ
 ف

وممزوجُها ها  وسَخيُّ ها 
ُ
بَخيل ها 

ُّ
كل الأمَمُ  الجود"40"وأجمَعَت  وحَمْد  البخل،  ذمِّ  على  الفيروزابادي:  41،  وقال   .

قوله   ا. وعلى ذلك  مًّ
َ
ذ أكثرهما  بقنيات غيره. وهو  وبخل  نفسه،  بقنيات  لُ ضربان: بخل 

ْ
ذِينَ   : "والبُخ

َّ
ال

لِ 
ْ
بُخ

ْ
اسَ بِال مُرُونَ النَّ

ْ
ونَ وَيَأ

ُ
ل
َ
 .42["38]النساء: يَبْخ

ذمّ         في  إمعانا  البخيل  على  تطلق  التي  الألفاظ  جميع  الألقاب  بتعداد  المهتمة  المصادر  بعض  وساقت 

بابيدي 
ّ
فأورد عشرات الأسماء للبخيل،   43شخصيته الخالية من المعايير الاجتماعية الذوقية ، مثلما صنع الل

لاثِبُ،  
ُ
بُ، الك

َ
ث
ْ
ل
َ
حَامُ، العُرْضُومُ، الك حْرَدُ، جَمَادُ، النَّ

َ
دُ، الأ زَبَّ

ُ ْ
دُ، الم

َ
صْل

َ
حِزُ، الأ ِ

ّ
، الل حِلِزُّ

ْ
،  وهي: "ال

ُ
بُث

ْ
ل
ُ
، الك

ُ
بَث

ْ
ل
َ
الك

الحَ  دُ، 
َّ
الحَقَل دُ،  شدَّ

َ
ت
ُ
الم دِيدُ،  الشَّ جْمَدُ، 

ُ
الم امُ،  الحَجَّ  ،

ُ
لابَث

ُ
القَتورُ، الك كِزُ، 

َّ
الل الحَصُورُ،  الحَصِيرُ،  صِرُ، 

صُ، القَعْلُ، الدِّ  يِّ
َ
صُ، الك رْزُ، الضَبِيسُ، الكِيِّ حَلزُ، الجِبْزُ، الضِّ

ْ
حِزُ، الجِل

ْ
زُ، القِبُر، الجَل

َّ
رُ، الفِل ناسُ، العَضَمَّ

ْ
ف

المِ   ، الِمعْزيُِّ حَانُ، 
ْ
الجِل سُ، 

ْ
ن
َ
الفَل  ، القِعْبِريُّ  ،

ُ
اصَة نُودُ، الرِّصَّ

َ
الك بُبُ، 

ْ
غ الزُّ الحِصْرَمُ،  وْرُ،  نَّ الصِّ العَاكِلُ،  زابُ، 

ْ
ل

 ______________________________ 

أبي بكر بن أيوب )ت   37 البغدادي، 751ابن قيم الجوزية، محمد بن  إياك نعبد وإياك نستعين، تح: محمد المعتصم بالله  السالكين بين منازل  ه(، مدارج 

 .  216، ص 2، د. ت، ج 2بيروت: دار الكتاب العربي، ط 

 .227، ص 2الفيروزآبادي، بصائر ذوي التمييز، ج   38

ريعة الإسلامية، ص   39
ّ
يات الأساسية للش ِ

ّ
ل
ُ
 .121د. الريسوني، أحمد، الك

 ممزوجها: من امتزج فيه السخاء والبخل، فكان وسطا بين الكريم والبخيل.   40

خائر والعبقريات،ج   41
ّ
 . 98، ص 1الذ

 .227، ص 2الفيروزآبادي، بصائر ذوي التمييز، ج   42

غة، وهو 1318أحمد بن مصطفى البَابِيدي، من أهل دمشق، توفي سنة     43
ُّ
بَة(: "له كتاب لطائف الل ه، قال عنه صاحب )معجم المطبوعات العربيو والمعَرَّ

الع المباني على كثير من الأمثال والحكم". مصادر ترجمته: معجم المطبوعات  قيقة  الدَّ المعاني،  طيفة 
ّ
الل ربية والمعرّبة، ليوسف  يشتمل على غريب اللغات 

 . 1586، ص 2إليان سركيس، القاهرة: مكتبة الثقافة الدينية، د. ط، د. ت، ج 



 
 
 

 Issue 8 – October 2025        2025 أكتوبر – الثامنالعدد  117

كِعُ"  الشَّ سُ،  مِّ
َ
ش

َ
ت
ُ
الم تيتُ، 

َ
الجاحظ   .44الك يورد  بيانيّة  تعبيرية  فيها على    45وبلغة  ويَنْعَى  بالجود،  ه  تُنَوِّ رسالة 

ة،   الهِمَّ وسقوط  الحجة،  زوم 
ُ
ل مع  لِغيره،  وبالكدِّ  نفسه،  يَحْصِر  بٌ، 

َّ
معذ مسِكُ 

ُ
"الم قال:  مذهبهم،  البُخلاء 

ة السوداءِ في نفسه، وتسليطها على عِرضه، وتمكِينها من عيشه،  ض للذمِّ والإهانة، ومع تحكيم الِمرَّ
والتعرُّ

 .46قلبه"  وسرورِ 

قِرى الأضياف، ومما يعطي صورة عن         العرب هو  التطبيقات الاجتماعية استهوى  وتكوّن نوع آخر من 

خائر والعبقريات: "وهناك لون من ألوان الجود، 
ّ
حجم التفاخر بقرى الأضياف والإشادة به، ما جاء في الذ

وا، وأطالوا في التفاخر به والإشادة بمح اسنه، وجعلوه عنوانَ الكرم والنجدة لقد أكثروا فيه القول وافتَنُّ

روءة، ووضَعوا له آدابا ودساتير. ذلك هو قِرى الأضياف
ُ
. فهذه ملامح تثبت ما أشرت إليه في البدء من "47والم

أن المرتكزات السابقة أصل يلاذ به في إقرار رعاية العمل الاجتماعي ومقتضياته، وليس بالإمكان الإكثار من  

 الشواهد لأنّ فيما قدمت كفاية لإبراز المناخ العقائدي والفكري للتعاون.

 أنسنة الاقتصاد الإسلامي. المبحث الثاني: ▪

من              مجموعة  ى  لأتقص ّ فرصة  التعاون،  كموضوع  موضوعا  أنّ  وجدت  البحث  مسلك  على  ومضيا 

المنفعة  التضامن والالتحام، ولعلّ  في تحقيق  الفقهية  إلى الإمكانات  المهمّة، تلفت  الطروحات الاجتماعية 

يمات من الطعام، فإن اللقمة  الحديّة فرع عن هذا، وفي سبيل التوضيح: لو أنّ هناك إنسانا، شرع يتناول لق

الأولى تكون مفيدة، والثانية أقل، والثالثة أقل، وهكذا تتراجع منافع ما يتناوله، إلى أن تصل منفعة لقمة 

، أي تتحوّل المنفعة إلى مضرة بعد حدّ معيّن من 
ً
معينة هي الصفر، لتأخذ قيمة اللقمة التي تليها رقما سالبا

طعامه، فإن الذي زاد عن حاجته يصيبه بالضرر، بدلا من النفع. في حين  الطعام. فإذا أسرف الشخص في 

 ______________________________ 

سَمّى اللطائف في اللغة، دراسة وتحقيق: أحمد عبد التواب عوض، القاهرة:  1318البَابِيدي، أحمد بن مصطفى الدّمشقي )ت    44
ُ
ه(، مُعجمُ أسماءِ الأشياءِ الم

 . 111م، ص 1997دار الفضيلة، د. ط، 

م. وهو من شيوخ معتزلة البصرة. له: كتاب الحجج في النبوة،  255الجاحظ، عمرو بن بحر بن محبوب الكنائي )ت  45
ّ
ه(، كاتب شهير من أئمة البلاغة ومتكل

 . 74، ص 5كتاب المعرفة، كتاب خلق القرآن. ترجمته في: الأعلام للزركلي، ج 

ق عليه: طه الحجاري، القاهرة، كورنيش النيل: دار المعارف، ط   46
ّ
. ومعاني  121، د. ت، ص 5الجاحظ، أبو عثمان، عمرو بن بحر، البخلاء، حقّق نصه وعل

م الحجة: مع قيام الحجة المفردات كالآتي: جشوبة المأكل: غلظه وخشونته. والمسك: الجلد، والمراد النفس والشخص. والهامة: الرأس. واللئيم: الشحيح. ولزو 

ن منه  عليه في بخله. وسقوط الهمة: العجز عن جلائل الأعمال. المرة السوداء: المزاج المضطرب بكثرة المخاوف والقلق، ومعناه أن مخاوفه من ال 
ّ
فقر تتمك

 فتنغص عليه حياته. 

خائر والعبقريات، ج  47
ّ
 . 118، ص 1الذ



 
 
 

كة الاجتماعية  118
َ
ل
َ
ة إلى الم يَّ قِّ

ُ
ل

ُ
ة الخ يَّ ِّ

ّ
عاون من الكل

ّ
مطالعة في الذائقة الأخلاقية   الت

 الإسلامية 

 
لو أنفق هذا الفائض، وقدّمه لشخص آخر فقير، فإنّ هذا الفقير سيحقّق منفعة. وبهذا فإنّ الإنفاق يعزّز  

المنافع الكليّة للمجتمع، بتحويل ضرر الثري إلى منفعة له ولغيره. فإذا حصل الإنفاق، رجع الاستهلاك عند 

د الفقير إلى الحد النافع الذي يحميه من  الثري إلى الحد النافع الذي يحميه من ضراوة الإسراف. وارتفع عن

أن   الطبيعي  من  فإن  الأدبيات،  بهذه  وتتمسّك  التصورات،  هذه  المجتمعات  تعتقد  وحينما  الفاقة.  ضرر 

 ينعكس ذلك على سلوكها الحضاري، ومن هنا يتكوّن العمل الاجتماعي. 

إلى   بتمامه  ونسبته  الاجتماعي،  العمل  استحداث  الباحثين،  من  كثير  فيها  يقع  التي  المنهجية  الأخطاء  من 

الغرب، بل لا أحسب أن المجتمعات الغربية قد روضت جميع أذواق أفرادها على الفضيلة والمحبة والوداد،  

من الإثرة والأنانية، التي تعمّقها   كما يتصوّرون، إذ ليس بمقدور أحد أن يجحد ما يتطبّع عليه الناس هنالك

والفردانية،  النفعية  القيمة  من  يعلي  الذي  الرأسمالي  بمنطقها  الإنساني،  المحتوى  من  المجرّدة  الليبرالية 

والذي يرتكز على النزوع المادي، يقول د. رفيق يونس المصري: "وهناك في الغرب من يقف في وجه مساعدة 

إنّما صاروا أغنياء بعلمهم وعملهم وكفاءتهم، وهو معنى قوله تعالى على لسان  الفقراء، ومن يرى أن الأغنياء

مٍ عِنْدِيقارون:  
ْ
ى عِل

َ
وتِيتُهُ عَل

ُ
مَا أ [، وأن الفقراء لا محل لهم في المجتمع، إن لم يساعدوا 78]القصص:   إِنَّ

أنفسهم بأنفسهم، بالعمل والسعي بالتغلب على فقرهم، وهو معنى قوله تعالى، على لسان هؤلاء وأمثالهم:   

  ُعَمَه
ْ
ط
َ
ُ أ

َّ
اءُ اللَّ

َ
وْ يَش

َ
عِمُ مَنْ ل

ْ
نُط

َ
  "[4847.]يس:   أ

التجارية،         الأنشطة  بتحليل  يهتم  الذي  الاجتماعي  "العلم  الحديث:  الدرس  يقدّمه  ما  في  والاقتصاد 

وبمعرفة كيفية إنتاج السلع والخدمات... ويعرّف الاقتصاديون )المتخصصون في علم الاقتصاد( الاقتصاد 

وتوزيعها" والخدمات  السلع  إنتاج  كيفية  بدراسة  يُعنى  الذي  العلم  عن  49بأنّه  الغياب  هنا  يمكن  ولا   .

الاتجاهات الاقتصادية، ومحاولة الكشف عن جوانبها الفكرية السارية في البناء النظري للتعاون، بالقدر 

به المقام:  
ّ
 الذي يتطل

تأطير الاقتصاد بالحرية هو محور النظام الرأسمالي، دون اعتداد يُذكر بالنزعة الإنسانية أو المضمون        

ومصلحته   الفرد  تقديس  في  يتجلى  الرأسمالي  النظام  "فروح  القرضاوي:  يوسف  د.  يقول  الاجتماعي، 

و  وإنفاقه،  وتنميته  المال  تملكه  في  مطلقة  تكون  تكاد  التي  وحريته  النفعية الشخصية  العقلية  تلك  خلق 

 ______________________________ 

 . 113، 112م، ص  2006ه، 1426، 1المصري، رفيق يونس، المحصول في علوم الزكاة، سورية، دمشق: دار المكتبي، ط   48

 . 411، 410، ص  2م، مج 1999ه،  1419، 2مجموعة مؤلفين، الموسوعة العربية العالمية، الرياض: مؤسسة أعمال الموسوعة للنشر والتوزيع، ط   49



 
 
 

 Issue 8 – October 2025        2025 أكتوبر – الثامنالعدد  119

الفردية الانتهازية، التي لا تهتم بغيرها ما لم يكن من ورائه كسب، ولا يعنيها مصلحة المجتمع ولا سيما إذا  

 الربح 
ّ
 منافسة الخصوم والتغلب عليهم، تلك العقلية التي لا يهمها إلا

ّ
اصطدمت بمصلحته، ولا يشغلها إلا

 .50المادي بأكبر قدر ممكن، وبكل سبيل مستطاع" 

الفردية هو قاعدة جوهرية للإقتصاد الاشتراكي        الملكية  الطبقي، وتحويل 51إنّ عدم  ، وكذلك الصراع 

المجتمع الإتساني إلى بؤرة من التوترات الاجتماعية، فتأثير الاشتراكية أو الشيوعية لا يتوقف على خصوص 

السياسات  الجماعية ورسم  والملكية  الثروة  توزيع  أساليب  به من تحديد  المتعلق  أو  المضمون اقتصادي، 

  يشمل حتى الجانب الأهم فلسفة القيم والدين. الاقتصادية العامة لوسائل الإنتاج، بل

ولا ريب في أن أساس الأيدلوجية الاشتراكية المعارض لغريزة حب التملك، لا تتفق مع  الفطرة ومخالفة        

ان: "حاولت المذاهب الاشتراكية ولا تزال تحاول أن تفلسف الاشتراكية فلسفة 
ّ
للعقلانية، يقول د. مناع القط

خلاص الذي يعمل به المرء في ماله الخاص، ولا  يقتنع بها الناس بأنّ أموال الدولة أموالهم حتى يصلوا بالإ 

 ما يتّفق مع فطرته" 
ّ
 .52شك أن هذا أمر خيالي يتنافى مع الإحساس الفطري ولا يقبل المرء إلا

على صعيد آخر الاقتصاد الاسلامي في مفهومه العام، كما تدل الصياغة اللفظية: "مجموعة الأصول        

الاقتصادية  التطبيقات  والسنة، ومجموعة  القرآن  من  والمستخرجة  الثابتة  الاقتصادية  العامة  والمبادئ 

الحياة الاق العامة، والتي تحكم وتنظم  إلى تلك الأصول والمبادئ  . 53تصادية للمجتمع الاسلامي" المستندة 

والبناء  النبوية،  والسنة  الكريم  القرآن  من  نستخرجها  التي  العامة  الاقتصادية  الأصول  "مجموعة  وقيل: 

.  يُلاحظ على التعريفين أنّهما يُعرفان الش يء بنفسه، 54الاقتصادي الذي نقيمه على أساس تلك الأصول"

المصري:  يونس  رفيق  د.  يقول  الإطلاقات،  من  غيرهما  إلى  نلتفت  لهذا  الدّور.  الحدود  صناعة  في  وهو 

"الاقتصاد الإسلامي هو الاقتصاد الذي ينظر إلى الاقتصاد الوضعي بعين الفحص والمراجعة والتمحيص 

 ______________________________ 

 .  81م، ص 1995ه، 1415، 1يوسف القرضاوي، دور القيم والأخلاق في الاقتصاد الإسلامي، القاهرة: مكتبة وهبة، ط   50

العامة، ص     51 الإسلامية  الموسوعة  في  الاشتراكية كما  يستخدم قبل سنة )154،  153اصطلاح  "لم  وأن )سان سيمون،  1800:  أول من  1825م(  هو  م( 

 ". Societyمشتقة من كلمة   Socialismاستعمل عبارات ربط فيها المجتمع بالاقتصاد، فظهرت كلمة 

ك في الإسلام، الرياض: دار الثقافة الإسلامية. د. ت، ص   52
ّ
 . 16مناع خليل القطان، موقف الإسلام من الاشتراكية أو نظرية التمل

 . 35م، ص 1991، 1غازي عناية، الأصول العامة للاقتصاد الاسلامي، لبنان، بيروت: دار الجيل، ط   53

 . 26م، ص 1969العربي، محمد عبد الله، الاقتصاد الاسلامي وتطبيقه على المجتمع المعاصر، الكويت: مكتبة المنار،   54



 
 
 

كة الاجتماعية  120
َ
ل
َ
ة إلى الم يَّ قِّ

ُ
ل

ُ
ة الخ يَّ ِّ

ّ
عاون من الكل

ّ
مطالعة في الذائقة الأخلاقية   الت

 الإسلامية 

 
هذا   أن  الرأسمالي  والاقتصاد  الاسلامي  الاقتصاد  بين  والفرق   .

ً
وآدابا  

ً
أحكاما الإسلام  في ضوء  والتدقيق، 

الأخير يقوي الأقوياء ويضعف الضعفاء، ويثري الأثرياء ويفقر الفقراء، في حين أنّ الاقتصاد الإسلامي يحمي  

. أظن أنّه يمكن أن نصل إلى تكوين فكرة عن 55الضعفاء من الأقوياء، والفقراء من الأثرياء، ويقرّب بينهما"

الفلسفة العامة للإنفاق، عند تلمس جوانب التماسك والترابط الاجتماعي في الاقتصاد الإسلامي بحسب 

 التعريف السابق.  

ليس ما أقوله عن أهمية التعاون وموقعه من الاقتصاد الاسلامي من باب تضخيم هذه المسألة التي أنا        

ده الفقهاء في البحوث المالية القديمة، وما يلفت إلى أهميته العلماء 
ّ
بصدد بحثها، وإنّما هو الواقع الذي أك

القرض يوسف  د.  ويعطي  المعاصرة،  المالية  بالشؤون  لهذا والمهتمون  الإنسانية  الرسالة  عن  فكرة  اوي 

الاقتصاد قائلا: "وتتمثل إنسانية الاقتصاد الإسلامي في مجموعة من القيم التي هدى إليها الإسلام في قرآنه 

ته، وحفل بها تراثه، وتميّزت بها حضارته، مثل قيم الحريّة والكرامة الإنسانية، والعدل وقيام الناس  
ّ
وسن

  .56بّة بين الناس، والتعاون بينهم" بالقسط، والإخاء والمح

 

 

 

 

 

 

 

 ______________________________ 

 . 11م، ص 2008ه، 1429، 1د. المصري، رفيق يونس، غلاء الأسعار، سورية، دمشق: دار المكتبي، ط   55

 . 64د. يوسف القرضاوي، دور القيم والأخلاق في الاقتصاد الإسلامي، ص   56



 
 
 

 Issue 8 – October 2025        2025 أكتوبر – الثامنالعدد  121

 

 خاتمة ▪

ا            
ً
سلوك أو  عارضة  قيمة  ليس  التعاون  أن  يتبيّن  التحليلي،  مسارها  و  الدراسة  هذه  خط  خلال  من 

ب الضمير  
ّ
ة تتغلغل في عمق الوعي الأخلاقي للإنسان، بالمساهمة في تهذ يَّ ِ

ّ
ل
ُ
اجتماعيًا وظيفيًا، بل هو قيمة ك

امة. اليوم تعلي البشرية المعاصرة  الاجتماعي، وخلق توازن بين الفرد والمجتمع، وبين المصلحة والمنفعة الع

من شأن قيم الفردانية والاستهلاك، وفي ظل هذه المناخات يغدو استحضار كليّات الفكر الإسلامي المعاصر 

الكمالات   قاعدة  على  الجماعي  الوعي  إحياء  على  العمل  و  السلوك  تقويم  لإعادة  ضرورة  الأخلاقية 

لى الساحة المعاصرة، لكن تزعم أنّ المناخ العالمي الجديد يسحب  الاجتماعية، لا ندّعي أنّها فقدت حضورها ع

للناس، ومن هذا المنطلق عالجت   -على الأقل    –بساط الالتزام  والفعالية من تحت الوعي الثقافي والمعرفي  

 الدراسة مثل هذه الإشكاليات في ميدان الاهتمام الأخلاقي، ليسفر البحث عن نتائج من أهمها: 

 الكشف عن أن الكليّة الخلقية ليست مبادئ تابعية، بل أصولٌ كليّة نظرية ذات تداعيات ميدانية. -

 إبراز أن فلسفة المنفعة في الإسلام ذات طبيعة قيميّة تهذيبية لا نفعية مادية. -

 عملية للتعاون. -
ً
 إعادة الاعتبار إلى مفهوم الضمير الاجتماعي باعتباره ثمرة

أنسنة    - في  يتمظهر  المعاصر.  الأخلاقي  الفكر  تجديد  في  يُسهم  الإسلامية  للأخلاق  تأملي  نموذج  تقديم 

إنساني  بل هو فضاء  الرقمية،  المعاملات  في  يختزل دوره  لا  المعنى،  بهذا  فالاقتصاد   الإسلامي،  الاقتصاد 

 متوازن، تتكامل فيه الحقوق والواجبات.

 

 

 

 

 



 
 
 

كة الاجتماعية  122
َ
ل
َ
ة إلى الم يَّ قِّ

ُ
ل

ُ
ة الخ يَّ ِّ

ّ
عاون من الكل

ّ
مطالعة في الذائقة الأخلاقية   الت

 الإسلامية 

 
 المصادر والمراجع ▪

ابن عبد السلام، عز الدين أبو محمد، قواعد الأحكام في مصالح الأنام، تح: طه عبد الرؤوف سعد،  -

 م. 1991ه، 141القاهرة: مكتبة الكليات الأزهرية، د. ط، 

وإياك  - نعبد  إياك  منازل  بين  السالكين  مدارج  أيوب،  بن  بكر  أبي  بن  محمد  الجوزية،  قيم  ابن 

 نستعين، تح: محمد المعتصم بالله البغدادي، بيروت: دار الكتاب العربي.

 م. 1991أبو زهرة، التكافل الاجتماعي في الإسلام، القاهرة: دار الفكر العربي، مطبعة المدني، -

 م. 1965ه، 1385أبو زهرة، محمد، تنظيم الإسلام للمجتمع، القاهرة: دار الفكر العربي، د. ط،  -

الدّمشقي )ت - بن مصطفى  أحمد  في 1318البَابِيدي،  اللطائف  سَمّى 
ُ
الم الأشياءِ  أسماءِ  مُعجمُ  ه(، 

 م. 1997اللغة، دراسة وتحقيق: أحمد عبد التواب عوض، القاهرة: دار الفضيلة، د. ط، 

خائر والعبقريات، القاهرة: مكتبة الثقافة الدينية،  -
ّ
 م.1941ه، 1360البرقوقي، عبد الرحمن، الذ

البغوي، أبو  محمد الحسين بن مسعود، تفسير البغوي المسمّى معالم التنزيل، لبنان، بيروت: دار  -

 م. 2002ه، 1463، 1ابن حزم، ط 

البوطي، محمد سعيد رمضان، ضوابط المصلحة في الشريعة الإسلامية، دمشق: مؤسسة الرسالة،  -

1993 . 

)ت - يوسف  بن  أحمد  بن  محمد  الله  عبد  أبو  ق 387الخوارزمي، 
ّ
وعل راجعه  العلوم،  مفاتيح  ه(، 

 م. 1930ه، 1349، 1حواشيه: محمد كمال الدين الأدهمي، مصر: ط 

الجديدة،  - النجاح  مطبعة  البيضاء:  الدار  وفوائده،  قواعده  المقاصدي  الفكر  أحمد،  الريسوني، 

 م. 1999

ريعة الإسلامية، القاهرة: دار الكلمة، ط  -
ّ
يات الأساسية للش ِ

ّ
ل
ُ
 م. 2013، 1الريسوني، أحمد، الك

الريسوني، أحمد، نظرية التقريب والتغليب وتطبيقاتها في العلوم السياسية، مصر، القاهرة: دار  -

 م. 2010ه، 1431،  1الكلمة للنشر والتوزيع، ط 

الرياض:  - والوئام،  التسامح  وثقافة  الإسلام  في  الأمن  خطاب  بيه،  ولد  المحفوظ  الشيخ  الله  عبد 

 م. 1999ه، 1419، 1أكاديمية نايف العربية للعلوم الأمنية، ط 

 م. 1969العربي، محمد عبد الله، الاقتصاد الاسلامي وتطبيقه، الكويت: مكتبة المنار،  -



 
 
 

 Issue 8 – October 2025        2025 أكتوبر – الثامنالعدد  123

العطية، جمال الدين، نحو تفعيل مقاصد الشريعة، سوريا، دمشق: منشورات المعهد العالمي للفكر  -

 م. 2003الإسلامي، دار الفكر، د. ط، 

 م. 1991، 1غازي عناية، الأصول العامة للاقتصاد الاسلامي، لبنان، بيروت: دار الجيل، ط  -

ة، تح: محسن مهدي، لبنان، بيروت: دار المشرق، د. ط، د. ت.  -
ّ
 الفارابي، محمد بن محمد، كتاب المل

الفيروز آبادي، مجد الدين محمد بن يعقوب، بصائر ذوي التمييز في لطائف الكتاب العزيز، تح:   -

 م. 1996ه، 1416، 3محمد على النجار، القاهرة، وزارة الأوقاف، ط  

 م.1993، 1القرضاوي، يوسف، مدخل لدراسة الشريعة الإسلامية، بيروت: مؤسسة الرسالة، ط  -

الرسالة، ط   - العباس ي الأول، بيروت: مؤسسة  السياسية للعصر  الوثائق  ، 4محمد ماهر حماده، 

 م. 1985

ط   - المكتبي،  دار  دمشق:  سورية،  الزكاة،  علوم  في  المحصول  يونس،  رفيق  ه، 1426،  1المصري، 

 م. 2006

 م. 2008ه، 1429، 1المصري، رفيق يونس، غلاء الأسعار، سورية، دمشق: دار المكتبي، ط  -

ط   - وهبة،  مكتبة  القاهرة:  الإسلامي،  الاقتصاد  في  والأخلاق  القيم  دور  القرضاوي،  ، 1يوسف 

 م. 1995

 

 

 

 

 


